
 1 

A ilustração hoje: hipóteses de sentido na afirmação da 
identidade de quem ilustra  

 
Resumen: Este paper decorre de um trabalho de investigação em torno do papel da ilustração na 
actualidade e tem como o objectivo reflectir sobre esta expressão enquanto construção de um autor na 
apropriação do texto de um outro, querendo deste modo contribuir para a afirmação do que é hoje a 
ilustração. Na base desta investigação está a consciência (consequente de uma prática como ilustradora), 
de que a ilustração é reveladora de um modo específico de processo e pensamento, colaborando no sentido 
de uma auto-construção e de uma abertura e acolhimento à diferença. Assim, considera-se neste texto a 
importância da ilustração na contemporaneidade como interface cultural – promovendo a construção da 
identidade pelo celebração de novos laços semânticos, e pelo encontro estético e afectivo com o outro. 
	
  
	
  
1. Introdução  
 
Zygmunt Bauman recorre à metáfora da liquidez, para referir o carácter do estádio actual, já que a 
fluidez dos líquidos, ao contrário dos elementos sólidos (que mantêm as suas formas inalteráveis), 
facilita a constante mutação ou disposição para a mudança: por isso são perenes, transitórios, 
preenchem o espaço apenas momentaneamente porque estão em permanente transfiguração. A 
modernidade líquida sofre, para Bauman, de uma crise grave de sentido: não há mais padrões 
estabilizados ou regras prescritivas dos comportamentos sociais; perderam-se as certezas sobre o 
lugar e o papel socialmente destinado a cada um. Berger e Luckmann acrescentam que a vida 
privada também se vê questionada nos sentimentos, nos valores e mesmo no que toca à identidade 
pessoal: a identidade, “hereditariamente transmitida” e inquestionável, pertence agora ao âmbito das 
tarefas a cumprir e cabe aos actores a responsabilidade pela sua realização. O trabalho, que se 
perpetuava por toda a vida e definia o espaço e o valor de cada pessoa em termos sociais, familiares 
e identitários, tornou-se precário, por vezes mesmo desnecessário. O vazio deixado pela 
inexistência de modelos implica um movimento de auto-procura, de auto-descoberta e de demanda 
da identidade. Quando Lyotard se referia ao descrédito das grandes narrativas, aludia à pluralidade 
e a uma crise generalizada de sentido: a inconstância implica a interrogação e a reavaliação 
quotidiana acerca do sentido da existência e da própria vida. A ausência de valores partilhados, que 
estabeleçam um movimento e uma realidade semelhante vivida em comum, conduz a uma 
inevitável destabilização de sentidos. É este o estigma da sociedade moderna: a “apresentação dos 
seus membros como indivíduos” (BAUMAN, 2000:39), “(…) o pluralismo como um estado em que 
na mesma sociedade coexistem pessoas que vivem as suas vidas de diferentes maneiras” (BERGER 
e LUCKMANN, 1997:59). Bauman encontra duas características que distinguem esta forma de 
modernidade: a primeira, é a perda da convicção de que há uma ordem inerente à vida, de que tudo 
participa num desígnio maior, num futuro (mais-que) perfeito, traçado e absolutamente organizado; 
a segunda diz respeito à mudança, à fragmentação e à auto-afirmação individual. Esta é a 
indefinição em que o ser humano se encontra: entre um passado estabilizado e evidente e um futuro 
por definir. A pluralização leva a que nada seja tido como verdadeiro, inquestionável ou único: as 
opções multiplicam-se e por isso quase tudo é admissível, mas nenhuma interpretação é terminante, 
efectiva ou adequada. O mundo não está mais pré-definido e exige ser reinventado. Assim, se há 
por um lado uma maior abertura e liberdade, também há por outro uma angustiante indefinição para 
quem procura incessantemente um sentido e um lugar. Mas neste quadro tão pessimista há ainda 
uma réstia de esperança: “em todas as sociedades há processos de regeneração de sentido” 
(idem:108). Se o problema da sociedade moderna está nas estruturas básicas que a fundam, estes 
autores sugerem que se criem “instituições intermédias”, que, mesmo não tendo capacidade para 
suprimirem as causas, podem contribuir para contrariar e resistir às dificuldades. É sob este 
princípio que se instalam os pequenos mundos da vida, (idem:116) comunidades organizadas em 
torno de sentidos e interesses comuns: pequenos mundos que constituem, no seu conjunto, o 



 2 

pluralismo moderno. São hábitos que progressivamente se embrenham e se misturam com o 
quotidiano, acabando por ser culturalmente assimilados na sua diferença. Giddens (2002) partilha 
esta opinião e aponta a urgência na criação de novos mecanismos promotores da auto-identidade, 
que sejam no fundo os alicerces da modernidade. A sociedade passa a ser um conjunto de eus 
individuais e activos na conquista da sua identidade própria, eus vários que desenham o seu 
percurso e que, independentemente do local ou do contexto da acção que desenvolvam, participam 
e fomentam intrinsecamente os impulsos sociais, com resultados que têm reflexos a um nível 
global: a unidade é doravante, feita pelas diferenças; a afirmação de uma identidade colectiva 
pressupõe hoje, a reunião de múltiplas identidades unas. O enigma por que se apresenta a 
modernidade exige do indivíduo um permanente estado de reflexão, perante um jogo de incertezas e 
de escolhas que determinam, dia a dia, a sua vida. O eu torna-se, segundo Giddens, um projecto 
reflexivo, em que a autenticidade se anuncia como valor preponderante para o projecto de auto-
realização. 
 
 
2. Das grandes narrativas às narrativas da vida: o lugar do ilustrador 
na actualidade 
 
A linguagem e a capacidade de inventar histórias terão tido desde sempre um papel fundamental na 
vida do ser humano e na forma de ele participar e de viver no mundo, procurando incessantemente 
explicá-lo, acolhê-lo, torná-lo mais acessível e inteligível. Jean François-Lyotard parte do conceito 
de grandes narrativas para estabelecer a diferença entre as sociedades pós-modernas e modernas: se 
no período Moderno, era a ciência que legitimava o conhecimento tornando-o até certo ponto, 
prescritivo, a descrença pós-moderna nas metanarrativas torna questionável a actual condição do 
saber. Do pensamento de Lyotard retém-se a ideia de que o saber tem, na actualidade, uma 
componente performativa que o torna substancialmente distinto de outras formas de saber 
anteriores, já que associa várias competências e têm como principal vocação permitir ao ser humano 
realizar-se em toda a sua extensão. Este saber viver não constitui um saber inabalável ou uma 
verdade absoluta; é, pelo contrário, um saber atento ao sensível, à emoção, e é por isso, um saber 
individual que estabelece apenas ordens transitórias, perpassado pela “pequena narrativa”, aquela 
que é preferencialmente usada pela imaginação e capaz de acolher a multiplicidade e assim 
potenciadora de inovação semântica. Na ausência de uma narrativa maior instaurada pela razão, que 
processos estão, na actualidade, na origem das novas narrativas? 

O design, cumprindo o propósito de “relacionar o homem com o meio, o homem com o outro 
homem, o passado com o futuro” (PROVIDÊNCIA, 2009:52), tem por imperativo atentar à 
mudança, no sentido de projectar os argumentos mais adequados à realização deste interface. É 
neste contexto que se dá um “renascimento” da ilustração. O sentido comum descreve-a como uma 
imagem cuja função é explicar, clarificar um texto que complementa e ilumina. Remete-a, assim, 
para uma posição de dependência e subordinação: “imagens segundas, não originárias nem 
originais, duplicações ou repetições, e portanto redundantes” (FRADE, 2002:353). Adopta um 
carácter essencialmente didáctico, com uso justificado pela necessidade de tornar o texto 
compreensível para os menos conhecedores das letras, realizando-se assim na vocação para uma 
disseminação democrática de conhecimento (idem, 2006). A função descritiva que cumpria 
relativamente ao texto (e por isso era tantas vezes apelidada de desenho ilustrativo) encontra-se 
hoje, contudo, suplantada pela vontade de trazer à luz novas relações semânticas e significados, 
representados em originais e poéticas soluções formais. A ilustração actual, pelo contrário, nega a 
sujeição absoluta a um programa e aos condicionamentos do suporte, extrapolando esses limites em 
formas simbólicas e densas; assume-se como uma “mentira”1, e é justamente aqui que encontra o 
                                                
1	
  “Mentiras	
  de	
  papel”.	
  O	
  termo	
  serve	
  a	
  Nuria	
  Suari	
  para	
  fazer	
  uma	
  introdução	
  ao	
  conceito	
  de	
  ilustração.	
  O	
  papel,	
  como	
  suporte,	
  prende	
  a	
  
ilustração	
  ao	
  mundo	
  sensível,	
  dá-­‐lhe	
  corpo	
  e	
  substância.	
  Mas	
  com	
  a	
  tecnologia	
  digital,	
  a	
  imagem	
  perde	
  a	
  sua	
  materialidade.	
  Não	
  existe	
  um	
  
original,	
  uma	
  prova	
  da	
  sua	
  existência	
  física.	
  O	
  real	
  deixa	
  de	
  ser	
  “o	
  que	
  existe	
  de	
  verdade;	
  que	
  não	
  é	
  imaginário”,	
  mas	
  retoma	
  o	
  sentido	
  contido	
  



 3 

seu destino. O facto de o ser liberta-a, permite-lhe (ao contrário da fotografia) fugir à verdade, 
contá-la de um outro modo, reinventar-lhe sentidos, contrariar a evidência, ser forma na versão de 
mundo que é ali criado. A ilustração, durante algum tempo remetida ao esquecimento, substituída 
por soluções mais próximas da realidade que se queria reproduzir, mostra-se agora com renovado 
vigor, constituindo-se como “um processo de regeneração de sentido”. É neste enquadramento que 
se propõe pensar a ilustração: enquanto artefacto presente (e influente) na construção da identidade 
cultural da sociedade contemporânea, pelo interface que celebra entre o eu do autor do texto, o eu 
do ilustrador e o(s) outro(s) que a recebem e interpretam. 
 
 
3. A ilustração enquanto mediador e interface: na interpretação do 
texto e na apresentação do si ao outro 
 
Ricoeur crê, sobretudo, na vocação do texto para a acção, na possibilidade nele inerente, de 
projectar novos mundos. É nessa perspectiva que entende a interpretação, ou como prefere chamar, 
“apropriação”: “(…) a interpretação de um texto completa-se na interpretação de si num sujeito que 
doravante se compreende melhor, se compreende de outro modo, ou que começa mesmo a 
compreender-se” (1989:155). O transformar da “inteligência de um texto” numa “inteligência de 
si”. A partir do momento em que se interpreta um texto, ele deixa de ser uma mera estrutura e passa 
a ter significação, passa a realizar-se no discurso do próprio leitor e a ter uma dimensão semântica. 
Interpretar implica o confronto de si com o outro, tornar, como diz Ricoeur, próprio o que era 
estranho.  

O texto do qual parte a ilustração, é presumivelmente ambíguo em si mesmo. Mas parece ser 
a ambiguidade do texto, do que não se manifesta de modo evidente, que permite à ilustração um 
espaço de representação alternativo. Um espaço que não é coincidente com o que se diz pelo texto, 
porque o que move a ilustração actual é o desejo de fazer presente o que está ausente; a ausência do 
outro (do texto) e a ausência do que não é dito. Do que é intuído pelo seu autor e por ele traduzido e 
mostrado, apresentado. Por isso, a ilustração traduz um pensamento de apresentação. Uma tradução 
impregnada pelas suas vivências, pelas suas memórias e pela sua sensibilidade: a procura dos 
sentidos pela “errância semântica”2. E que manifesta na sua forma uma poética única, porque, 
simplesmente, não há duas pessoas iguais.3 A singularidade dos sentidos construídos pelo autor da 
ilustração é indefinidamente multiplicada, tantas quantas as vezes que seja interpretada: e é essa 
significação que se projecta no mundo, se insinua, seduz, convida o outro a visitá-la e ler nela os 
seus próprios sentidos. A polissemia do projecto de ilustração está justamente nesta oportunidade de 
criar significados múltiplos, e por consequência, na sua expressão. Se assim for, ilustrar passa por 
ser numa primeira fase, um processo de experimentação pelo acolhimento e pelo afecto, e só 
posteriormente, de apresentação dessa experiência de sentir. Por isso o apelo à razão sensível. O 
corpo acolhe o mundo e transforma depois essas sensações, em matéria visual. Klee dizia que “a 
pintura não imita o visível, ‘torna visível’ (…)”, princípio extensível à ilustração; o que se dá a ver 
pela ilustração resulta da capacidade de transferir para o suporte, certas qualidades da experiência 
humana instigadoras de significações emocionais.  

A resposta do ilustrador será o fixar da interpretação que resulta do confronto com o outro, 
com o mundo que é lhe proposto pelo texto, e finalmente, pela projecção de um mundo em que ele 
se reveja, se reconheça, assuma como o seu próprio mundo para aquele texto, afirme, enfim, a sua 
                                                
na	
  sua	
  etimologia:	
  res,	
  “coisa”,	
  “tudo	
  o	
  que	
  existe	
  ou	
  pode	
  existir	
  real	
  ou	
  abstractamente”.	
  A	
  contradição	
  que	
  Magritte	
  consagrara	
  com	
  o	
  
famoso	
  “Ceci	
  n’est	
  pas	
  une	
  pipe”.	
  2
	
  CERTEAU	
  (…)	
  cita	
  J.	
  Derrida	
  em	
  “Marges	
  de	
  la	
  Philosophie”	
  p.287,	
  a	
  propósito	
  da	
  metáfora. 

3
	
  	
  “(…)	
  a	
  individualidade	
  do	
  estilo	
  prende-­‐se	
  com	
  a	
  individualidade	
  do	
  homem,	
  com	
  a	
  irrepetibilidade	
  do	
  seu	
  modo	
  de	
  ser,	
  do	
  seu	
  percurso”	
  

(CÂMARA,	
  2005:187).	
  

 



 4 

ipseidade face à alteridade. O ponto de partida para o ilustrador é o texto, logo, um mundo 
construído, porque já traduzido e mediado por aquele que o escreveu. Maurice Merleau-Ponty 
salienta o facto de persistir, na psicologia, a noção de que não vivemos em primeira mão a 
consciência de nós mesmos, mas na experiência de outrem: “(…) nunca nos sentimos existir a não 
ser após termos já tomado contacto com os outros, e a nossa reflexão é sempre o regresso a nós 
mesmos, que, por outro lado, muito deve à nossa frequentação de outrem” (PONTY, 2002:51). É 
pela cultura e através da linguagem (mediadora entre o que acolhemos vindo de fora), que nos 
revelamos e o que nos conhecemos: a “(…) abertura do mundo implica também a abertura ao 
outro” (POMBO, 1992:116). A intersubjectividade do mundo pressupõe o dialogo do “eu” com os 
“outros”. O texto cria, então, o ensejo para pela interpretação, o ilustrador se afirmar na ipseidade, e 
manifestar a sua identidade enquanto autor.  
 
 
4. Novos mundos de sentido: projectos de significação oferecidos pela 
ilustração 
 
Os mundos possíveis do texto permitem ao ilustrador jogar. O como se consentido pela ilustração 
ficcional potencia o ensaio de experiências (ainda que virtuais, na medida em que se processa ao 
nível da imaginação), o confronto com situações que o projectam para além de si, num outro si. 
Alguém que joga os jogos de linguagem enunciados por Ludwig Wittgenstein; com liberdade, 
“porque os jogos de sentido não podem ser ganhos” (STEINER, 1993:117). A ilustração admite a 
inverdade implícita na linguagem, a partir do momento, anunciado por  Foucault, em que se desfez 
a profunda interdependência entre a linguagem e o mundo e se separaram as coisas e as palavras. Só 
o desprendimento da linguagem face à realidade e à necessidade de designar as coisas, lhe devolve 
a liberdade, permitindo simultaneamente à ilustração, a possibilidade de mostrar não as coisas que 
se diriam, mas o que se sente ficar por dizer. Cria-se assim um novo “efeito de referência” 
(RICOEUR, 1989), produto da imaginação. Ricouer propõe uma imagem elucidativa de conceitos 
que aqui se pretendem acentuar: 

“O mundo da ficção é um laboratório de formas no qual ensaiamos configurações possíveis da acção 
para experimentar a sua consistência e a sua plausibilidade. Esta experimentação com os paradigmas 
pertence àquilo a que atrás chamámos a imaginação produtora. Nesta fase, a referência como que fica 
suspensa: a acção imitada é uma acção apenas imitada, quer dizer, fingida, forjada. Ficção é fingere, e 
fingere é fazer. O mundo da ficção, nesta fase de suspense, é apenas o mundo do texto, uma projecção 
do texto como mundo” (RICOEUR, 1989:29). 
 
No âmbito da ilustração, a possibilidade de fingir vai além do que será a imaginação 

produtora. Entende-se que ilustrador também finge ao experimentar várias configurações (na 
sentido literal de dar forma, uma figura às imagens mentalmente sugeridas pelo texto), vários 
desenhos e várias expressões. Finge quando muda o modo pelo qual faz a ilustração. O projecto 
realiza-se, e nesse sentido, deixa de ser um projecto de mundo para ser um projecto de mundo-em-
si. Por isso não há verdade que valide a ilustração. Ela é lida em função das referências a que 
Rodrigues chama “quadro de pertinências”. Assim, a ilustração deixa de ser entendida como a 
representação da evidência. A ilustração é ficção na medida em que não tem um compromisso 
ontológico com a realidade, apenas com o texto que ilustra, e por isso se relaciona o projecto de 
ilustração com a ideia de um  laboratório, em que o ilustrador se experimenta, porque imagina, 
ensaia, avalia e decide acerca das suas ideias e dos seus desenhos; que permite ao ilustrador pensar 
e projectar-se como se fosse outro, revelando-se a si mesmo. O ilustrador interpreta o texto de outro, 
transforma-o pelo seu próprio pensamento, e como um actor, interpreta-o também quando o 
apresenta, quando lhes “confere vida inteligível” (STEINER, 1993). Ao contrário do leitor comum, 
para quem as imagens produzidas pela leitura de um texto permanecem ocultas na mente sem nunca 
serem dadas a conhecer, ao ilustrador é pedido que as revele, que as mostre pela ilustração. O 
momento de atribuição de sentido não determina o fim, mas mais uma etapa (fundamental), a 



 5 

ultrapassar neste jogo. É a altura em que confrontado com o “horizonte de expectativas” 
(RICOEUR) sugeridas pelo texto, tem que decidir o que quer fazer significar. E aí, emprestando o 
seu corpo ao mundo, o ilustrador transmuta o mundo do texto em ilustração.4 

Quando se envolve afectivamente com o texto, o ilustrador questiona a sua própria identidade 
porque se aproxima do outro, se relaciona com a alteridade, com a semelhança e com a diferença. É 
deste confronto que nasce a afirmação e que sobressaem os traços de si que o ilustrador mantêm 
(ainda que possam ser modificados pela leitura). Nesse sentido, fazer uma ilustração implica o 
desconforto do desconhecido que é o texto em toda a sua virtualidade, constituindo-se como um 
enigma porque exige solução; primeiro estranha-se, depois entranha-se, parte-se do que nos é 
estranho para, pela interpretação, o tornar nosso e devolvê-lo a seguir à superfície e à aparência. É 
um devir-outro (GIL, 1996:293): o ilustrador imerge no texto e torna-se nele personagem, sai dele 
próprio para depois voltar. Traduzir passa, então, pela selecção sensível e afectiva de argumentos no 
texto de origem e a sua transmutação em outras configurações, mostradas através de novas formas e 
de novas aparências que são hipóteses ou projectos de significação. A ilustração será, assim, a 
fixação gráfica, a expressão de uma interpretação, necessariamente transfiguradora do percebido. 
Revelar o visível que permanece (ou habita) em todo o invisível, implica ser capaz de sentir o que 
está ausente; mostrar o que não é dito de forma explícita pelas palavras implica um envolvimento 
sinestésico do meu corpo com o mundo daquele texto, sentindo-lhe a presença e o não manifesto, 
dando forma por actualização, àquilo que está latente. Por isso o ser humano realiza, pela mediação 
do seu corpo, um efeito de acrescentamento (aumento, ampliação, incremento) de significação do 
mundo. O que é apresentado pela ilustração não é a representação (reapresentação) do sentido das 
palavras – que diria respeito à condição do visível para Merleau-Ponty, é o equivalente interno 
(CÂMARA, 2005:149) daquele pedaço de texto, portanto, da ordem do invisível. O corpo percebe 
qualidades que são transferidas, depois, pela ilustração. 
 
 
5. Conclusões: Ilustrar é, na afirmação da identidade, dar-se ao outro 
e ao mundo 
 
A ilustração actual não pretende ser um duplo do mundo real, mas antes dar a perceber (ao outro), 
partilhar, a minha versão do mundo daquele texto – a forma como o meu corpo o percebe, o sente e 
o exprime. Assim, a ilustração não quer substituir-se à verdade; apenas apresentar pelo gesto, uma 
falta no texto, detectada e sentida pelo meu corpo. Uma apresentação que não aspira a ser 
suficiente ou completa, tem apenas por desígnio mostrar ao outro, tornar aparentes, as formas pelas 
quais o ilustrador exprime a sua experiência daquele texto, no entendimento do texto do programa. 
Uma apresentação que resulta, consequentemente, numa forma de exposição, da apresentação de si 
próprio, desprotegido perante o olhar do outro, porque é aquilo que sente que perpassa pela 
ilustração. Apresentações oferecidas, como diz também Merleau-Ponty, ao olhar estrangeiro, se este 
quiser aparecer. 

Por tudo o que atrás foi dito se conclui que a ilustração se afirma, na contemporaneidade, 
como uma manifestação expressiva e cultural que deve ser considerada. Experimentar estes 
artefactos proporcionará à criança o contacto com propostas estéticas e lúdicas que vão muito além 
daquelas que são oferecidas pela realidade, bem como estimular a proximidade com o outro num 
gesto em que, generosamente, este a convida a conhecer as suas imagens. São várias histórias que 
convivem numa narrativa assim tão próxima da criança: a história que reflecte um momento no 
tempo, a história que o autor do texto escreve por palavras e a história graficamente traduzida pelo 
ilustrador (na interpretação feita à luz da sua própria história de vida); histórias que ampliam o 
                                                4
	
  	
  Alusão	
  à	
  citação	
  de	
  Maurice	
  Merleau-­‐Ponty,	
  referindo-­‐se	
  a	
  uma	
  expressão	
  de	
  Valéry	
  (“O	
  pintor	
  oferece	
  o	
  seu	
  corpo”):	
  “É	
  emprestando	
  o	
  seu	
  

corpo	
  ao	
  mundo	
  que	
  o	
  pintor	
  transmuta	
  o	
  mundo	
  em	
  pintura”	
  (PONTY,	
  2000:19).	
  

 



 6 

imaginário infantil e a possibilidade de nelas se projectar e construir, também por elas, a sua 
identidade.  

 
Referencias bibliográficas  
BAUMAN, Z. (2000) - Modernidade líquida. Zahar: Rio de Janeiro. 
BERGER, Peter L. e LUCKMANN, T. (1997) - Modernidad, pluralismo y crisis de sentido. La orientacion 

del hombre moderno. Paidós: Barcelona. 
CÂMARA, J. B. (2005) - Expressão e Contemporaneidade. A Arte Moderna segundo Merleau-Ponty. 

Imprensa Nacional Casa da Moeda: Lisboa. 
CERTEAU, M. (2007) - A invenção do cotidiano 1. Artes de fazer. 1ª edição 1990. Editora Vozes: São 

Paulo. 
FRADE, Paulo A. S. - As Antinomias do Desenho. Tese de Doutoramento submetida à F.A.U.P.: Porto, 

2002. 
GIDDENS, A. (2002) - Modernidade e identidade. Jorge Zahar: Rio de Janeiro. 
GIL, F. (1996) - Tratado da Evidência. Imprensa Nacional – Casa da Moeda: Lisboa, 1996. 
POMBO, M. F. (1992) - Corporeidade e Transcendência. Ensaio sobre o pensamento de Maurice 

Merleau-Ponty e Gabriel Marcel. Faculdade de Letras da Universidade de Coimbra (Tese de 
Mestrado).  

PROVIDÊNCIA, F. (2007) – Revista EASI. Universidade Católica do Porto. Porto. 
RICOEUR, P. (1989) - Do texto à acção. Ensaios de hermenêutica II. Rés Editora: Porto. 
STEINER, G. (1993) - Presenças reais. 1ª edição 1989. Editorial Presença: Lisboa.  
	
  
	
  

	
  

	
  

 


