
Ainda a propósito da Saudade  
 
A leitura da “Saga da Saudade” fez-me reflectir sobre o que possa ser o sentir 
português.  Que sentimento é esse, afinal, que a palavra saudade designa? E porque 
motivo não tem a saudade, tradução em outras línguas? A acreditar que “os limites 
da minha linguagem significam os limites do meu mundo”1, dir-se-ia que só quem 
pensa e escreve em português pode sentir saudade. 
 
Estas considerações reforçam a ideia de que a língua reflecte um modo de estar, um 
modo de pensar (e de sentir?) de quem a fala. Senão vejamos: quando se pergunta a 
um português “como estás?”, independentemente do tom amistoso ou da expressão 
afável que possam acompanhar a questão, a resposta é invariavelmente, “vai-se 
andando…”. Ao colocar o sujeito em primeiro lugar na construção da frase, o inglês 
destaca-o e afirma-o: “I’m fine”, eu estou bem. O português esconde-se na 
ambiguidade do gerúndio; mantém no ar o enigma; prolonga-o no tempo de um 
sujeito aparentemente ausente no diálogo. Não sabemos quem vai, e menos ainda, 
para onde vai. Subentende-se a inexistência de um projecto, ficando o destino 
entregue (como sugeria Providência), ao acaso e aos desígnios de Deus.  
 
Mas seja por inconsciência, por crença ou por curiosidade, a verdade é que o 
português  deixa-se ir, causando ainda que inadvertidamente, o encontro com o 
outro. Ao descomprometimento com o tempo (com o seu tempo), que a saudade 
insinua, acresce paradoxalmente, o compromisso com a alteridade. A história 
evidencia a disponibilidade do português para acolher em si, o que lhe era 
inicialmente estranho e diferente. E é nessa ponte, de si para o outro, que encontra 
a sua afirmação, assim dita por Mário de Sá-Carneiro: “Eu não sou eu nem sou o 
outro, sou qualquer coisa de intermédio”. 
Coloca-se então a questão: faz sentido falar num sentir e num pensar português? Se 
sim, como se manifesta a identidade (enquanto qualidade do que permanece), face 
à saudade, à incerteza do destino, à ambiguidade do encontro e à subjectividade do 
acolhimento? A resposta mais prosaica seria: o português desenrasca-se! De uma 
forma mais profunda, Agostinho da Silva sustentava que o que distinguia o 
português como povo e como cultura seria “o albergar em si, tranquilamente, 
variadas contradições impenetráveis, até hoje, ao racionalizar de qualquer 
pensamento filosófico”2. 
 
Alain Touriane dizia há semanas, em entrevista ao jornal Público3, que o futuro se 
fará pela redescoberta da “autonomia do sujeito, (…) a reivindicação de ser um 
sujeito na situação actual”. Nesta mudança, acredita serem as mulheres os actores 
emergentes, fundamentais para a “invenção de uma cultura da subjectividade”. E se 
a considera uma “questão de mulheres” é porque se exige, “um olhar para o 
interior, para dentro de si”. Deduz-se também pelas palavras de Touraine, que a 
                                                
1 WITTGENSTEIN, Ludwig - Tratado Lógico-Filosófico. Fundação Calouste Gulbenkian: Lisboa, 2002: p.114 (5.6) 

2 MENDALHA, Victor - Conversas com Agostinho da Silva. Pergaminho: Cascais, 2006: p.61 

3 Suplemento P2 de 9 de Dezembro de 2007 



subjectividade passa por uma consciência do corpo e da sua imagem, pelo 
envolvimento profundo entre a pessoa e o mundo em que vive. Retoma-se a ideia 
de uso da vida, a que Merleau-Ponty já aludira. O uso da vida contemporânea exige 
um saber essencialmente performativo, que ao invés de fundamentar pela razão o 
conhecimento, seja capaz de fazer as pessoas felizes. Dizia Paula Pereira que “a 
construção intelectual já não se compadece com a ‘investigação’ linear que visa a 
certeza e a eficácia. (…) A critica e a reflexão já não se dirigem às limitações 
‘impostas’ pelo racionalismo e pelo cogito, mas a um mundo-fluxo difícil de 
apreender, repleto de sinergias e de símbolos sedutores aos quais não escapamos, e 
que por isso requerem novos caminhos.”4 Saber viver implica hoje, ser capaz de 
sentir. 
O português empenha-se quando se trata de perceber o outro. Perceber porque é o 
corpo e os sentidos que o guiam nessa descoberta. O outro nunca se chega 
verdadeiramente a conhecer. Percebemo-lo nos seus gestos, nas suas palavras, nos 
seus desenhos ou na sua expressão. Sentimo-lo. Sentimos em nós a dor, na dor que 
o outro sente5. O corpo-em-si percebe os outros corpos e neles se descobre, no 
confronto e na resolução das diferenças. É no outro e pelo outro que se afirma a 
ipseidade. Acolher o outro-em-si, pode fazer despertar ou recuperar qualidades 
ocultas, desconhecidas ou simplesmente esquecidas. Acolher no sentido em que 
Paula Pereira o concebe: “não como uma forma frágil de pensamento, mas como 
capacidade de ser afectado e como capacidade de experenciar sentimentos” 
(PEREIRA, 2007:211). A antinomia imanente à condição de ser português, tão bem 
patente na obra de Antero de Quental. Por um lado, a dor e o sofrimento (a 
saudade?) que o imobilizam; por outro o impulso latente para a liberdade, a fuga 
para a frente.  
 
Quando demonstrei o meu interesse pelo estudo da ilustração, fui alertada para a 
possibilidade de navegar em terreno pantanoso, em terra de ninguém (as metáforas 
aplicadas eram todas igualmente sugestivas). Como uma espécie de filha bastarda, 
a ilustração é rejeitada pelo Design por considerar o programa pelo qual se rege 
demasiado permissivo; enquanto a Arte lhe nega autenticidade, expressão e 
sentido. Não sendo o ressurgimento da ilustração ficcional um fenómeno 
exclusivamente português, entende-se o interesse exponencial que tem vindo a 
merecer entre a nova geração de designers portugueses. Ao ilustrador é permitido 
entrar no mundo do texto, um mundo distinto do seu-mundo e do mundo lá fora; um 
mundo–em-si tal como Kant o definira. Um mundo que não é o meu, é ainda o 
mundo do outro para o qual sou convidado a entrar. Nesse momento, como um 
actor, incorporo outras personagens, como se fosse outro. Projecto-me para além 
de mim. E faço-me acompanhar nessa viagem, por muitas imagens; melhor 

                                                
4 PEREIRA, Paula Cristina - Do Sentir e do Pensar. Ensaio para uma antropologia (experiencial) de matriz poética. 
Edições Afrontamento: Porto, 2006:p.108. 
5 Fernando Pessoa: Autopsicografia  
O poeta é um fingidor.  /Finge tão completamente /Que chega a fingir que é dor  /A dor que deveras 
sente.   /E os que lêem o que escreve,  /Na dor lida sentem bem,  /Não as duas que ele teve,  Mas só a 
que eles não têm.  /E assim nas calhas de roda  /Gira, a entreter a razão,  /Esse comboio de corda  /Que 
se chama coração. 



dizendo, pelas minhas imagens. Num rodopio, as minhas memórias, as minhas 
experiências, as minhas emoções, a minha biologia – e o texto. Aí, eu não sou eu 
nem sou o outro. Mas permito-me ser pilar nessa ponte de mim para o outro. E pelo 
gesto, represento e apresento as imagens que até então eram só minhas, “ponho no 
jogo do mundo o meu corpo, as minhas representações, os meus próprios 
pensamentos (…)6. Ofereço-os, como diz também Merleau-Ponty, ao olhar 
estrangeiro, se este quiser aparecer. Generosamente, partilho – e neste 
oferecimento há uma generosidade que é também muito portuguesa.  
 
Embora condicionada pelo programa, há um grau de liberdade e de imprevisto na 
ilustração que permite a quem ilustra dizer-se, ainda que de uma forma não 
totalmente calculada. O acaso, às vezes tão fecundo.7 Ir sem saber exactamente 
onde quero chegar, mas traduzindo e acolhendo nesse projecto variáveis que nem o 
mais infalível dos métodos poderia ter concebido. Como Agostinho da Silva, diria 
que o ilustrador vai à Índia sem sair de Portugal, admitindo que nessa viagem ele 
possa lá chegar, ou como Colombo, descobrir uma outra Índia. Ilustrar parece, 
então, ser uma forma de expressão própria do ser português. Conceber uma 
ilustração é pensar em design; traduzir, subjectivamente, um desígnio; um 
pensamento “em associação, em afinidade, em apresentação, em acolhimento (…)” 
(PEREIRA, 2007:104), um pensamento que traduz uma razão sensível.8 E, porque 
em design nada garante que um projecto pautado pela lógica, pela razão e por uma 
rigorosa metodologia colha os melhores resultados, supõe-se ser possível inovar 
semanticamente arriscando – pela apropriação do imprevisto, pela transmutação do 
sentido, por fazer significar o acidente ou o engano.  
Agostinho da Silva dizia ser “característica do homem português possuir todas as 
características”9, e por isso, quando questionado sobre a possibilidade do português 
aproveitar a sua maneira de ser, respondeu com o que se poderia ter como mote 
para uma ontologia do design: “Gostaria muito que o povo português se 
especializasse no imprevisível”. Se sentir é indissociável do pensar português, é 
urgente reconhecê-lo, “(…) fazer mundo ao retomar o seu lugar entre o que sente e 
o que pensa” (PEREIRA, 2007:314). Tome-se o futuro não apenas como uma 
questão de mulheres, mas como uma questão portuguesa. Cumpra-se o vaticínio de 
Agostinho da Silva, e confiemos ser este o tempo de ser português.  
 
 
 
 
 
 
 

                                                
6 PONTY, Maurice Merleau- - O visível e o invisível. Perspectiva: São Paulo, 2005:p.65. 
7 Ver a este propósito, “Serendipities”, de Umberto Eco e “In defense of the accidental”, de Odo 
Marquard. 
8 Conceito aprofundado em MAFFESOLI, Michel - Elogio da razão sensível. Editora Vozes: São Paulo, 2005. 
9 MENDALHA, Victor - Conversas com Agostinho da Silva. Pergaminho: Cascais, 2006: pp.61-62 
 


